
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

УДК 811.581.12 

DOI 10.25205/1818-7919-2021-20-4-145-157 

 

 

Ю. А. Дрейзис 

 
Московский государственный университет 

Москва, Россия 

 

Аннотация 

Статья посвящена описанию современной практики поэтической декламации (озвучивания стихотворных тек-

стов) в одном из литературных сообществ г. Гуанчжоу, среди поэтов, ассоциирующих себя с традицией груп-

пы Фэньчуньгуань (分春馆词群 Фэньчуньгуань цыцюнь). Члены объединения – авторы и исполнители поэзии 

старого образца. Они принимают активное участие в общекитайском движении за возрождение традиционной 

декламации, широко практиковавшейся вплоть до первых десятилетий XX в. В статье подробно описывается 

генеалогия «южной школы» презентации текстов, соотносимая с Фэньчуньгуань, и анализируется то, каким 

образом авторы и исполнители апеллируют к традиционной практике озвучивания поэзии для конструирова-

ния и поддержания особой идентичности. Пример практики группы Фэньчуньгуань позволяет проследить не-

которые особенности использования декламации (устного представления) для продвижения поэзии в тради-

ционных формах (письменных текстов) и тем самым расширить наше знание о функционировании дихотомии 

письменное-устное в китайской традиции.  

Ключевые слова 

современное китайское художественное творчество, искусство поэтической декламации, поэтическая группа 

Фэньчуньгуань, кантонский, тополект юэ, классическая китайская поэзия, лирика-цы 

Благодарности 

Исследование выполнено при финансовой поддержке РНФ в рамках научного проекта № 19-18-00429 «Язы-

ковые механизмы аккомодации культурных систем в различных видах дискурса ХХ и XXI вв.» в Институте 

языкознания РАН. 

Для цитирования 

Дрейзис Ю. А. Возрождение практики поэтической декламации в современном Китае на примере поэтической 

группы Фэньчуньгуань (г. Гуанчжоу) // Вестник НГУ. Серия: История, филология. 2021. Т. 20, № 4: Востоко-

ведение. С. 145–157. DOI 10.25205/1818-7919-2021-20-4-145-157 

 

 

 

Yu. A. Dreyzis 

 
Moscow State University 

Moscow, Russian Federation 

 

Abstract 

The paper presents a description of the contemporary practice of poetry declamation in one of the literary communities 

of Guangzhou, among the poets who associate themselves with the tradition of the informal Fenchunguan group.  

The members of the group are authors and performers of classical poetry. They take an active part in the movement 

for the revival of traditional declamatory practices which were widely popular until the first decades of the 20th centu-

ry. Their example allows us to trace some features of the declamation (oral presentation) used to promote poetry in 



 

 

 

 

 

 

 

classical formats (written texts) and thereby expand our knowledge of the written-oral dichotomy functioning within 

the Chinese tradition. The paper details the genealogy of the Southern School of text presentation, related to 

Fenchunguan, and analyzes how authors and performers appeal to the traditional practice of verbalizing poetry to con-

struct and maintain a distinct “southern” (Cantonese) identity. This practice is utilized to create a distinct subspace 

within the system of national and local literature: quite a significant contribution is made by the original performing 

techniques of the Southern School (truncation of duration at the beginning of beats; repetition of rhyming words at the 

ends of phrases that coincide with the end of a poetic line, with a transition to a different pitch; merging adjacent lines 

into one phonetic-melodic unit) and the deliberate use of a local lect (Cantonese). In the process of (re)discovering the 

declamatory phenomenon, it becomes loaded with new aesthetic, social, practical and personal meanings. Those who 

participate in its functioning, thus, contribute to the great come-back of the classical type poetry and the spontaneous 

nature of declamatory practice. 

Keywords 

Chinese language, Chinese poetry, Cantonese, Yue, poetry recital, tzu lyrics, regulated verse, topolect poetry 

Acknowledgements 

The research was carried out with the financial support of the Russian Science Foundation (project No. 19-18-00429 

“Language mechanisms of accommodation of cultural systems in various types of discourse of the 20th and 21st centu-

ries”) at the Institute of Linguistics of the Russian Academy of Sciences 

For citation 

Dreyzis Yu. A. The Revival of Poetry Declamation in Contemporary China: The Case of Fenchunguan Poetry Group 

(Guangzhou). Vestnik NSU. Series: History and Philology, 2021, vol. 20, no. 4: Oriental Studies, p. 145–157.  

(in Russ.) DOI 10.25205/1818-7919-2021-20-4-145-157 

 

 

Введение 

Начиная с 1980-х гг. в Большом Китае 1 наблюдается активный рост интереса к нацио-

нальной поэтической классике. Это органическая часть более глобального процесса возрож-

дения местного художественного наследия, которое, в свою очередь, способствует формиро-

ванию новой идентичности через осознание собственных культурных истоков [Lam Lap, 

2007. С. 23]. 

Публикация поэзии в классических формах 2 в периодической печати, в составе сборников, 

а также в Сети служит главной, но не единственной формой этого движения. Не менее важ-

                                                            
1 Мы будем оперировать термином «Большой Китай» (大中华 Да Чжунхуа), пришедшем из экономики, – это 

определение покрывает все территории, которыми управляет КНР (континентальный Китай, включая Гонконг  

и Макао), и территории, которые контролируются Китайской Республикой (Тайвань и некоторые соседние остро-

ва). Сюда также включается Сингапур из-за его значительного китайского сообщества: 74,3 % населения Синга-

пура – этнические китайцы (данные на 2017: Singstat. Population trend. Department of Statistics Singapore, 2017, 

URL: https://web.archive.org/web/20171107010632/http://www.singstat.gov.sg/docs/default-source/default-document-

library/publications/publications_and_papers/population_and_population_structure/population2017.pdf (Дата обращения 

10.09.2019)). Приблизительно 6,69 миллиона китайцев проживают в Малайзии (2018), также иногда включающей-

ся в этот термин (Department of Statistics, Malaysia. Current Population Estimates, Malaysia, 2017 – 2018, 2018, URL: 

https://www.dosm.gov.my/v1/index.php?r=column/pdfPrev&id=c1pqTnFjb29HSnNYNUpiTmNWZHArdz09 (дата об-

ращения 10.09.2019)). 
2 Под поэзией в классических формах мы понимаем прежде всего следующие категории, обладавшие на про-

тяжении своего существования разной степенью поэтического авторитета, но неизменно вовлекавшиеся в круг 

допустимых «высоких» форм: 

1) 律体诗 люйтиши («поэзия регулярного стиля»), др. терминологическое название 格律诗 гэлюйши, в двух 

своих разновидностях – 律诗 люйши («уставные стихи») и 绝句 цзюэцзюй («оборванные строки»), которые пред-

ставляют собой восьмистишия и четверостишия в двух стихотворных размерах: пятисловном и семисловном. 

«Стихи регулярного стиля» подчинялись беспрецедентно строгим правилам стихосложения, в т.ч. нормам просо-

дии (мелодического построения); 

2) 古体诗 гутиши («поэзия древнего стиля»), по-своему альтернативная «поэзии регулярного стиля», которая 

тоже возникает и утверждается в эпоху Тан. Она допускает использование различных поэтических размеров и не 

подчиняется столь строгим правилам просодии; 

3) лирика-цы 词 со строками нерегулярной длины, рифмой и тональными чередованиями. 

Под «классической поэзией» обычно понимают танскую лирику люйтиши, а также люйши и цзюэцзэй, соз-

данные в последующие исторические эпохи, но соответствующие нормам танского стихосложения. Большинство 



 

 

 

 

 

 

 

ную роль играет устное бытование поэзии. До того как школьное образование западного ти-

па начало реализовываться в первые годы Китайской Республики (1911–1949), поэтическая 

классика изучалась не только в форме чтения без вокализации / с субвокализацией, но  

и в виде явного чтения вслух 
3
. С началом Движения за новую поэзию (新诗运动 синьши 

юньдун) произошло постепенное понижение социального статуса искусства поэтической 

декламации.  

В последние годы предпринимаются значительные усилия по возрождению и пропаганде 

искусства поэтической декламации посредством исследовательской, преподавательской дея-

тельности, выполнения аудио- и видеозаписей и публичных представлений [Чэнь Шаосун, 

1999. С. 33, 256–258, 332] 4. 

Те, кто занимается искусством поэтической декламации, усматривают в ней не просто ху-

дожественное творчество, но и культурно значимую деятельность, полагая, что она как нель-

зя лучше способствует формированию идентичности, так как исполнительская стилистика 

сильно зависит от того локального идиома, который используется, от влияния местных му-

зыкальных предпочтений и от усвоенной манеры. В предложенном исследовании мы изучим 

функционирование декламации, практикуемой поэтами-исполнителями так называемой юж-

ной школы (南派 наньпай), представленной любительской литературной группой Фэньчунь-

гуань (分春馆词群 Фэньчуньгуань цыцюнь) (г. Гуанчжоу). 

Выбор Гуанчжоу обусловлен особым статусом этого города как «базы возрождения тра-

диционной поэзии» [Lam Lap, 2007. C. 108] и места создания одного из первых в постамои-

стском Китае поэтических обществ, занимающихся продвижением и публикацией поэзии 

старого образца (荔苑诗社 Ли юань шишэ, дата основания 1982 г.). Изучение поэтических 

обществ и неформальных литературных объединений имеет решающее значение для нашего 

понимания возрождения поэзии классических форм в современном Большом Китае. Сегодня 

эта тема привлекает всё большее внимание в китайской гуманитарии [Sun Zhimei, 2018]  

и в зарубежной синологии [Schmidt, 2015]. Однако в исследовательской литературе большее 

внимание традиционно уделяется поэтическим обществам (шишэ 诗社), так или иначе вклю-

чённым в контролируемую государством культурную систему и обладающим официальным 

или полуофициальным статусом [Lam Lap, 2007], или же новейшим тенденциям в этой об-

ласти, связанным с переходом литературного взаимодействия в онлайн-формат [Yang Zhiyi, 

2013; Yang Zhiyi, 2015; Yang Zhiyi, Ma Dayong, 2018]. Восполняя пробел в имеющейся лите-

ратуре, данное исследование предлагает обратить внимание на неформализованные группы 

авторов, продолжающие функционировать преимущественно вне сетевого пространства. Яр-

ким примером такого сообщества служит объединение Фэньчуньгуань. 

                                                                                                                                                                                     
авторов сейчас редко практикуют создание гутиши и предпочитают более регулярные формы. Подробнее о фор-

мах и правилах классической китайской поэзии см. [Liu Ruoyu, 1962; Ван Ли, 1985]. 

Отметим также, что граница между формами и жанрами проницаема и исторически изменчива: так, например, 

сонет, на ранних стадиях своего существования тяготевший к жанровой природе (т. е. к довольно определённому 

кругу тем и образов), к XX в. сохранил только некоторые элементы формальной структуры. Схожие процессы 

происходят и в китайской поэзии – именно поэтому мы предпочитаем пользоваться категорией формы, но не 

жанра. 
3 Приведём цитату из воспоминаний известного писателя Чжу Цзыцина (朱自清,1989–1948): «Прежде в част-

ных школах учили так: преподаватель обычно показывал, как читать текст, зачитывая его вслух (范读 фаньду),  

а ученики повторяли за ним (循声朗读 сюньшэн ланду)» [Чжу Цзыцин, 1988. С. 53]. Чжу также пишет, что озву-

чивание текста часто сопровождалось ритмичными движениями, например, покачиванием головы. С началом 

движения за новую культуру в 1920-е гг. эта практика начинает восприниматься как устаревшая и от неё посте-

пенно отказываются. 
4 Открытые данные, доступные в Интернете, показывают, что на Тайване преподавание и конкурсы деклама-

ции проводятся среди школьников разных классов (Ян Сяолин. Цянь тань шицы иньсун цзяосюэ [浅谈诗词吟诵教

学]. Коротко о преподавании поэтической декламации // PULI. 2010. URL: http://tsvr.hlvs.ylc.edu.tw/tp/teacher/ 

ccy/%E6%95%99%E5%AD%B8%E8%B3%87%E6%BA%90/%E8%A9%A9%E8%A9%9E%E5%90%9F%E5%94%B1

%E6%95%99%E5%AD%B8%E8%B3%87%E6%96%99.doc (дата обращения 24.01.2020)). 



 

 

 

 

 

 

 

Представленное исследование основано на публикуемых фэньчуньгуаньцами (поэтами-

исполнителями) материалах: статьях, интервью, аудио- и видеозаписях, доступных как на 

физических носителях, так и выложенных в открытом доступе в Сети. Эти материалы позво-

ляют, во-первых, показать особенности формирования традиции «южной школы», а, во-вто- 

рых, описать характерные черты поэтической декламации, практикуемой участниками  

неформального объединения сегодня. Пик активности фэньчуньгуаньцев и их влияния при-

ходится на первое десятилетие XXI в. (ее снижение обусловлено уходом из жизни одного из 

неформальных лидеров группы), и именно на этом временном отрезке предлагается просле-

дить ту важную роль, которую группа сыграла в процессе возрождения интереса к нацио-

нальной поэтической классике. 

История «южной школы» поэтической декламации 

В прошлом декламационное исполнение поэзии, несомненно, было обычной практикой 5. 

Тем не менее, из-за отсутствия нотной и какой бы то ни было другой записи мы не можем 

проследить, как декламационные мелодические рисунки передавались на протяжении столе-

тий или сравнить их с нынешними. Усвоенные от семьи, наставников, школ или местной  

народной традиции, они впервые были упомянуты или услышаны не ранее, чем столетие на-

зад 6. 

«Южная школа» поэтической декламации восходит к XIX в. Несмотря на отсутствие точ-

ных данных о её происхождении, есть основания полагать, что поэтическая декламация из-

давна практиковалась в Гуандуне (как и в других регионах имперского Китая). Так, имеется 

немало документальных свидетельств того, что на собраниях поэтов и поэтических обществ 

(诗社 шишэ) конца XIX – начала XX в. практиковалась декламация [Lam Lap, 2007. С. 109–

110]. Во многих поэтических сборниках упоминается 联吟 ляньинь (букв. «совместная дек-

ламация»), т. е. стихотворная игра, участники которой по очереди сочиняли стихотворные 

экспромты из одной, двух или нескольких строк на заданную тему и, возможно, исполняли 

их вслух.  

Другое, более существенное свидетельство существования декламационных практик и их 

связи с местными литературными сообществами дают описания игры типа 诗钟 шичжун 

(букв. «поэтический колокол»). Игра представляла собой написание двустиший за строго ог-

раниченный отрезок времени. Практика сочинения письменных стихотворных экспромтов 

вероятнее всего возникла в Фуцзяни, затем приобрела популярность в других прибрежных 

провинциях и на Тайване и в конце концов распространилась до Пекина [Лю Синхуэй, 2007. 

С. 22–26; Фан Баочжан, 2002. С. 90–95] 7. Документы показывают, что в Гуанчжоу собрания 

                                                            
5 В соответствии с общепринятой гипотезой, выдвинутой Вэнь Идо (闻一多,1899–1946), традиция китайской 

древней поэзии (诗 ши), представленная Ши цзином, возникла как слияние предшествующей песенной лирики 

(歌 гэ) и речитативной поэзии, исполняемой в ходе ритуалов. Таким образом, декламация была неотъемлемой 

принадлежностью поэтического творчества. Однако характер соответствующих практик остаётся неясным – это 

могла быть и стихотворная декламация, и рецитация, и мелодекламация. И в последующей исполнительской тра-

диции все эти виды устного воспроизведения стихотворного текста могли смешиваться. Начиная с VI в., с разви-

тием различных форм поэзии, мы находим множество упоминаний имён поэтов, исполняющих свои собственные 

тексты, а также указаний на важность такого рода исполнения, которое помогает развить навык сочинителя,  

и восхищённую реакцию аудитории [Чэнь Шаосун, 1999. С. 11–16, 22–23]. 
6 Например, известнейший исследователь китайской поэтической классики Е Цзяин (Флоренс Е) 叶嘉莹 вспо-

минает, что она училась декламации у своего отца и дяди перед Второй мировой войной [Е Цзяин, 1993. С. 24, 35]. 
7 В статье об обществах любителей классической поэзии в Китайской Республике (1911–1949) У Шэнцин 吴盛

青 подробно описывает процедуру игры и объясняет, почему она служила развлечением для литераторов, про-

должавших писать на классическом книжном языке (文言 вэньянь): то был способ выражения их творческих сил, 

не находящих себе достойного применения по причине вытеснения поэзии на вэньяне из публичного литератур-

ного пространства «новой поэзией» (на байхуа 白话) [Wu Shengqing, 2008. С. 32–39]. Связь практики шичжун  

с декламацией также описывается в книге фуцзяньского поэта Ли Цзяжуя (李家瑞,1765–1845), опубликованной  

в 1855 г. (停云阁诗话 Тинъюньгэ шихуа, цзюань 15, цит. по [Хуан Найцзян, 2009. С. 229]). 



 

 

 

 

 

 

 

для игры в шичжун проводились на всём протяжении существования Китайской Республики 

и прекратились лишь в первые годы КНР [Хэ Цзитан, 1980. С. 146–155]. 

Большей частью информации о «южной школе» мы обязаны её представителям в четвёр-

том и пятом поколениях, которые образуют единую группу поэтов, но известных под двумя 

терминологическими названиями: «поэты Фэньчуньгуань» и «поэты южной школы». Не ис-

ключено, что именно они выдвинули идею «южной школы» как самостоятельной литератур-

ной организации и предложили её название. 

Фэньчуньгуань (букв. «Дом, [где] оделяют весной») – первоначально название кабинета 

поэта Чжу Юнчжая (朱庸斋,1920–1983), одного из двух главных представителей четвёртого 

поколения «южной школы». Его ученики уже ассоциировали себя с этим наименованием.  

В нём заложена реминисценция на строку из цы Цинь Гуаня (秦观,1049–1100): «Дышит вес-

на без разбора повсюду» (乱分春色到人家 Луань фэнь чунь сэ дао жэньцзя) 8. Предисловия 

к сборникам Чжу, а также отдельные замечания в авторских комментариях к его собствен-

ным текстам также указывают на то, что он, как и его наставник Чэнь Сюнь (陈洵,1870–

1942), создавал свои произведения под сильным влиянием сунских лириков, в частности,  

У Вэньина (吴文英,ок. 1200-х. 1260) и Чжоу Банъяня (周邦彦,1056–1121) [Чжу Юнчжай, 

1989. С. 9]. С 1960-х гг. Чжу преподавал классическую поэзию и постепенно к нему примк-

нули до тридцати последователей. Работы его учеников были позже включены в групповой 

сборник 9. 

После кончины Чжу, в русле процесса возрождения интереса к поэзии в классическом 

стиле, его последователи начали целенаправленно работать над совершенствованием искус-

ства декламации через преподавание или составление руководств для исполнителей (а также 

описание существующих практик и исполнительского опыта). Программной в этом отноше-

нии является статья «Поэтическая декламация и исполнительская манера южной школы» (诗

词吟唱与南派唱腔 Ши цы иньчан юй наньпай чанцян), написанная в 2002 г. учеником Чжу 

по имени Люй Цзюнькай (吕君忾,1938–2020), которая заложила основы теоретического ос-

мысления школы и выявила её истоки. Статья состоит из трех частей. В первой даётся очерк 

истории искусства декламации, точнее, истории тех форм китайской лирической поэзии, ко-

торые имели песенное происхождение: от древнего (вторая половина эпохи Чжоу, XI–III вв. 

до н. э.) поэтического творчества и до эпохи (империи) Цин (1644–1911). Во второй части 

показано, как из-за отсутствия системы нотации декламация с течением времени становится 

вымирающей практикой (绝学 цзюэсюэ) [Люй Цзюнькай, 2002. С. 43–44]. Наиболее важен 

для нашего исследования третий раздел, в котором воссоздана генеалогия «южной школы»: 

её основателем объявлен известный учёный-классицист Чэнь Ли (陈澧,1810–1882). Его пре-

емниками названы Ван Чжаоюн (汪兆镛, 1861–1939) и Хуан Мэйбо 黄梅伯, которым насле-

                                                            
8 Цы на мелодию Ванхайчао 望海潮 (см. [ЦСЦ, 1995. С. 455]). 
9 Декламация поэтов Фэньчуньгуаня опиралась и продолжает опираться почти исключительно на исполнение 

цы. В VIII–IX вв., когда эта форма зарождалась, произведения пелись под музыку. Возможно, именно тогда, когда 

в XII–XIII вв. цы постепенно утратили музыкальное сопровождение, литераторы начали исполнять их, основыва-

ясь на существующих тональных и метрических рисунках самих текстов. По причине различной длины строки  

и вариативности просодии, заданной мелодией (词牌 цыпай / 词谱 цыпу), декламировать цы сложнее, чем стихи 

«регулярной поэзии». Но формальные особенности цы порождают более сложные мелодические эффекты [Чэнь 

Шаосун, 1999. С. 115–163]. Следует отметить ту особую связь, которая исторически существовала между лири-

кой-цы и культурой китайского Юга (регионов бассейна р. Янцзы, включая территории к востоку от её нижнего 

течения). Важнейший этап формирования цы соотносится с творчеством поэтов царства Южное Тан (937–975/6), 

одного из региональных государств эпохи Пяти династий и десяти царств (970–960), располагавшегося на терри-

тории совр. пров. Цзянсу. Пика своего художественного расцвета лирика-цы достигла в империи Южная Сун 

(1127–1279). В эпоху Цин (1644–1911) на Юге существовали целые поэтические направления, занимавшиеся пре-

имущественно лирикой-цы, во главе с «Чжэсийской школой цы» (浙西词派 Чжэси цы пай). В этом смысле вос-

приятие цы представителями группы Фэньчуньгуань как местной региональной поэтической традиции выглядит 

не лишённым литературно-культурных оснований. 



 

 

 

 

 

 

 

довал поэт Чэнь Сюнь: он воспринял манеру декламационной практики, объединив ее  

с приемами исполнения, характерными для кантонской оперы (粤剧 юэцзюй), а затем пере-

дал свои творческие достижения Ли Люйаню 李履庵 и Чжу Юнчжаю, лидеру Фэньчуньгуаня. 

В 2005 г. поэты Фэньчуньгуаня в сотрудничестве с Гуанчжоуским обществом поэзии  

и местным отделением ВАРЛИ (Всекитайской ассоциации работников литературы и искус-

ства) выпустили DVD с записями декламации, чтобы сохранить это «нематериальное куль-

турное наследие». В сопроводительном тексте к диску представлена практически та же  

версия генеалогии «южной школы», исключая лишь второе поколение её представителей 

[Гуюнь люфэн, 2005]. 

В статье Люй Цзюнькая указывается, что манера исполнения «южной школы» была соз-

дана «великим мастером» Чэнь Ли, который прекрасно разбирался в фонологии и классиче-

ской теории музыки [Люй Цзюнькай, 2002. С. 44]. Хотя в сопроводительном тексте к DVD 

говорится, что Чэнь положил начало стилистике исполнения «южной школы», никаких су-

щественных доказательств этому нам обнаружить не удалось. В трудах самого Чэня отсутст-

вуют упоминания о «южной школе». Мы не знаем, исполнялись ли эти тексты на кантон-

ском 10  или нет, но есть свидетельства того, что Чэнь придерживался высокого мнения  

о местном идиоме, несмотря на ту важную роль, которую играла для него цзяннаньская 

идентичность [Miles, 2006. С. 207–211, 233–234] 11. 

Продолжателями этой линии Люй Цзюнькай называет Ван Чжаоюна и Хуан Мэйбо, но 

это – самое слабое звено в генеалогии «южной школы». Информации о Ван Чжаоюне и Хуан 

Мэйбо крайне мало, кроме того, нет доказательств их вовлечённости в декламацию. Вероят-

но, именно по этой причине их имена опущены в тексте, сопровождающем DVD-публи- 

кацию. 

Следующий автор, Чэнь Сюнь, подобно Ван Чжаоюну и многим другим консервативным 

литературным деятелям своего времени, на протяжении всей жизни испытывал заметную 

ностальгию по ушедшему имперскому периоду и продолжал искренне исповедовать конфу-

цианские принципы, в то же время оставаясь активным в мире полусвета. Благодаря его тес-

ной связи с Ли Сюэфан 李雪芳, звездой кантонской оперы, произведения Чэнь Сюня стали 

доступны ведущему мастеру цы Чжу Цзумоу 朱祖谋 (1857–1931) из Шанхая. По рекоменда-

ции Чжу, Чэнь был назначен профессором в Университете Сунь Ятсена (г. Гуанчжоу) [Лю 

Сыхань, 2001. С. 508]. 

Следующий представитель «южной школы», Чжу Юнчжай, учился у Чэнь Сюня в юно-

шеские годы [Чэнь Цзяньин, 2007. С. 2]. Репутация Чжу как главного мастера цы в Гуанчжоу 

после Чэнь Сюня постепенно укреплялась; ему удалось привлечь около двадцати частных 

учеников в годы «культурной революции» и непосредственно после неё. Благодаря усилиям 

учеников в свет вышли его книга о цы (1989), а также собрание сочинений (2001) 12. 

Эти издания, вместе со статьёй Люй Цзюнькая, – свидетельство полного формирования 

традиции «южной школы» при самом активном вовлечении членов литературного сообщест-

ва Фэньчуньгуань. Сколь бы правдоподобным или, напротив, неправдоподобным ни выгля-

дел исторический нарратив школы, из пяти её поколений только для двух последних сущест-

                                                            
10 Здесь и далее под «кантонским» мы понимаем прежде всего идиом г. Гуанчжоу. Дэвид Фор указывает, что 

начиная с эпохи Мин (1368–1644) он воспринимался в качестве общего для провинции стандарта, в то время как 

другие местные идиомы полагались «грубыми» и недостаточно изящно звучащими [Faure, 1996. С. 40]. 
11 В «Рассуждении о кантонском произношении» (广州音说 Гуанчжоу инь шо) Чэнь утверждает превосходст-

во кантонского над другими идиомами, так как высокий и низкий тоновые регистры в нем чётко различимы. Он 

пишет, что кантонские чтения были непосредственно унаследованы от произносительной нормы эпох Суй (581–

618) и Тан (618–907) и не подверглись «искажению» [Чэнь Ли, 1972. С. 80–83]. 
12 Ученики завершили ещё несколько групповых проектов, чтобы расширить влияние школы на поэтическую 

среду Гуандуна. К их числу относится публикация избранных работ 21 ученика (2004). Другой проект – это DVD-

демонстрация декламации, выпущенная в 2005 г., которая содержит две записи Чжу, сделанные в 1960-х гг., и 36 

других произведений его учеников. За исключением четырёх ши и одного фрагмента классической прозы все 

записи представляют собой исполнение текстов цы. 



 

 

 

 

 

 

 

вуют реальные записи декламации, которые позволяют проводить какие бы то ни было срав-

нения. Мы не знаем, на что было похоже исполнение Чэнь Ли или Чэнь Сюня. В отличие от 

текстовых документов, всё, что имеет отношение к звуку, безвозвратно, существует только  

в нашем воображении или в системе нотации, если таковая имеется. Объектом изучения, 

наиболее близким к исходному, становятся новые исполнения того же автора или тех, кто 

научился воспроизводить определённое звучание от предшественников, приверженцев той 

же исполнительской традиции. 

Современная практика  

южной поэтической декламации Фэньчуньгуань 

Выстраивание традиции поэтической декламации поэтами Фэньчуньгуань может воспри-

ниматься как продолжение многовековых попыток южнокитайской (гуандунской) элиты  

утвердить собственную локальную идентичность. Как указывает Дэвид Фор, начиная по 

меньшей мере с XV в. литераторы в дельте реки Чжуцзян пытались сделать Гуанчжоу своим 

культурным центром, в то же время подчёркивая связь с общеханьской культурой путем вы-

страивания генеалогий и поиска северных «предков». Фор оценивает эту практику как по-

пытку деэкзотизации [Faure, 1996. С. 37–50]. 

В годы Республики подъём изучения разных форм фольклора (民俗学 миньсусюэ) вдох-

новил ряд исследовательских проектов, посвящённых изобретению традиции современной 

«кантонской культуры» [Чэн Мэйбао, 2006. С. 213–260]. Подобное «изобретение традиции» 

по Э. Хобсбауму [Hobsbawm, 1992] можно наблюдать и в поэтических кругах Гуандуна, при-

чём начиная с эпохи Мин (1368–1644) и заканчивая современными поэтическими общества-

ми, которые пытаются подражать аналогичным северным образованиям, сохраняя при этом 

региональную уникальность. Продвигая собственную технику озвучивания текста, поэты 

Фэньчуньгуаня подчёркивают отличность от других мест и групп практикующих. 

С 1980-х гг. поэзия классических форм рассматривается её поклонниками как особая по-

этическая практика, которая не может быть заменена какой-либо формой современной  

поэзии. Но в общем хоре существуют разногласия. Регулярно возникают вопросы о том, сле-

дует ли тщательно следовать традиционным правилам просодии и рифмы. Одно серьёзное 

расхождение обнажает региональные различия. Южане и северяне ведут споры из-за сохра-

нения или устранения входящего тона (入声 жушэн, т. е. слогов, закрытых на -p, -t, -k), ко-

торый утрачен в северных идиомах, но всё ещё преобладает на Юге. Естественно, те, кто  

говорят на кантонском идиоме, считают недопустимой ликвидацию входящего тона и утвер-

ждают, что, поскольку кантонский меньше всего отстоит от среднекитайского, он имеет 

бóльшую легитимность [Ян Чжицин, Мэй Сюэшэн, 2007. С. 126–128]. 

Члены сообщества Фэньчуньгуань – ярые защитники местного идиома. В поэтической 

декламации они не только предпочитают кантонский, но и настаивают на том, чтобы входя-

щий тон был артикулирован везде, где он присутствует. Подчеркивая эти различия, Люй от-

мечает: «южная школа» стремится отделить практикующих «южную традицию» от их север-

ных собратьев и повысить значение исполнения кантонской поэзии. Это стремление 

установить региональную самобытность призвано сохранить разнообразие китайской куль-

туры в период увеличения темпов национальной интеграции. 

После «культурной революции» Гуанчжоу неизменно претендует на статус центра возро-

ждения поэзии старого образца. С 1982 г. в столице провинции было создано около двадца-

ти-тридцати поэтических сообществ, насчитывающих в общей сложности несколько сотен 

членов [Lam Lap, 2007. С. 108, 114–116]. Среди них поэты Фэньчуньгуаня пользуются боль-

шим авторитетом и играют ведущую роль [Lam Lap, 2010. C. 43]. Основной костяк группы 

(7–8 авторов) – люди старшего возраста, которые практикуют сочинение цы, а также испол-

нение как классических, так и (реже) своих собственных текстов.  

Фэньчуньгуань представляет собой группу с весьма свободными связями внутри неё. Это 

не зарегистрированная организация; в собраниях её членов не наблюдается регулярности. 



 

 

 

 

 

 

 

Как отмечают К. Дентон и М. Хокс в своих исследованиях литературных сообществ в Китай-

ской республике, большинство литературных групп «были сосредоточены вокруг своего ро-

да “альянса учитель-ученик”», а «принадлежность к литературной группе помогала опреде-

лить место автора в литературном поле» [Denton, Hockx, 2008. C. 4, 13]. Последователи 

Фэньчуньгуаня сходным образом объединялись под руководством Чжу Юнчжая. Деклама-

ционная практика в определённой степени становится для группы ещё одним способом 

сформировать связи внутри неё 13. 

Поэтическая декламация Фэньчуньгуаня – это импровизированное вокальное исполнение 

с применением определённых правил, но без жесткой фиксации мелодических рисунков, ко-

торое не сопровождается игрой на музыкальном инструменте. Поэты также подчеркивают 

спонтанную природу исполнения, отмечая, что оно не ограничивается каким-либо конкрет-

ным контекстом, аудиторией или ритуалом, необходимыми для формального представле-

ния 14. 

Подчёркивая особую роль «любительства», дилетантизма, поэты-фэньчуньгуаньцы пони-

мают, что декламация нуждается в реформировании. Они отмечают, что стиль их наставника 

Чжу Юнчжая был типичен для старых домашних школ классического направления (私塾 
сышу). Однако он может оказаться непривлекательным для молодого поколения, которое 

предпочитает более агрессивные аудиальные практики. В DVD-записях 2005 г. некоторые из 

исполнителей, особенно сын мастера Чжу Линмин 朱令名, все еще верно следуют исполни-

тельской манере наставника. Тем не менее, другие выбирают более выразительный и драма-

тичный способ представления: многие используют жесты рук, движения тела и даже рекви-

зит, например, складные веера, для усиления визуального эффекта (к сожалению, звуковые 

записи Чжу сопровождаются только фотографиями, поэтому мы не можем сказать, задейст-

вованы ли движения тела). Для «обогащения» звукового эффекта используется также игра на 

щипковых музыкальных инструментах (в качестве фоновой музыки) и демонстрация сним-

ков природных пейзажей. 

Чтобы узнать больше о конкретных мелодических различиях между Чжу и его учениками 

необходим подробный и тщательный музыковедческий анализ, дополненный работой фоне-

тиста. Однако, принимая в расчёт степень вариативности исполнения и самих текстов, мы 

можем, тем не менее, наметить несколько общих моментов: Чжу преимущественно исполня-

ет короткие однострофные тексты (小令 сяолин), а, например, Люй Цзюнькай – длинные, 

многострофные произведения (长调 чандяо) 15. Можно также заметить, что уровень высоты 

                                                            
13 В то же время она может рассматриваться как форма сопротивления вторжению современного звукового 

ландшафта. Традиционалистам становится всё сложнее сохранять свои акустические предпочтения и добиваться 

того, чтобы их голоса были слышны. В этом смысле выпуск DVD в 2005 г. – знак сопротивления. В сопровож-

дающем тексте выражается озабоченность возможностью выживания поэзии старого образца в современном об-

ществе и объясняется цель записи: ясно осознавая силу притяжения современной популярной культуры, участни-

ки пытаются защитить культурную позицию традиционной поэзии и надеются, что её эстетическая ценность 

будет претворятся в декламационной практике. Это попытка использовать современные технологии для продви-

жения поэзии в классическом стиле. 
14 Фэньчуньгуаньцы считают, что поскольку декламация – это сугубо личная форма самовыражения, строгая 

имитация не должна поощряться, и, возможно, не стоит фиксировать мелодику в музыкальной нотации. Другими 

словами, то, что они пытаются сохранить, – это спонтанность устной традиции, в которой часто встречаются раз-

ного рода вариации. 
15 И сяолин, и чандяо представляют собой подвиды лирики-цы. Сяолин – это ранняя форма литературных (т. е. 

переведённых из исходно песенных произведений в книжный формат) цы, утвердившаяся во второй половине 

эпохи Тан. Она отличалась краткостью (объём менее 58 иероглифов) и сохраняла связь поэтики с мелодической 

основой: строение текста строго подчинялось исходному строю музыкального произведения (им определялись 

число строк, их длина, тип рифмы, наличие зачинов и повторов), а также характеризовалась контрастным чередо-

вание длинных и коротких строк. Тогда как форма чандяо, появившаяся в первой половине XI в. демонстрировала 

тенденцию к увеличению объёма (до 240 иероглифов) и отдалению от мелодической основы, что привело к сгла-

живанию контрастности ритмики произведений. Этим, возможно, во многом объясняются особенности творче-

ской манеры Люй Цзюнькая (см. ниже). 



 

 

 

 

 

 

 

звука у Чжу Юнчжая, как правило, ниже. В обеих записях он применяет сходные приёмы: 

усечение длительности в начале тактов и повтор рифмующихся слов на концах фраз, совпа-

дающих с концом стихотворной строки, каждый раз на другой высоте. Напротив, исполнение 

Люя охватывает гораздо более широкий диапазон. Ритмические единицы более сложны, со-

держат мелодические украшения (форшлаги), исполняющиеся за счет длительности после-

дующего звука. В записи, где Люй исполняет цы на мелодию Дуцзянъюнь 渡江云, окончания 

одиннадцатой и пятнадцатой строк оказываются связаны в одну фонетико-мелодическую 

единицу с «ведущими словами» 领字 линцзы (маркерами междустрочной паузы, располо-

женными в начале следующих строк). К числу других драматических эффектов относятся 

непрерывные строки, произносимые на одном дыхании, в некоторых тактах. Эти сложные 

приёмы явно отличают стиль Люя от подхода его наставника. 

То, что исполнение Люй Цзюнькая имеет тенденцию быть более театрализованным, под-

тверждают его коллеги-фэньчуньгуаньцы. Люй также признаёт, что, в отличие от своего на-

ставника, который в основном практиковал декламацию для собственного удовольствия и не 

собирался обучать никого этому искусству, он имеет бóльшую цель – дальнейшее распро-

странение практики. Он пытается заимствовать элементы из традиционной оперной и народ-

ной музыки, подчёркивая при этом важность четкого произношения и разграничения между 

пением и декламацией. Люй подчеркивает, что для облегчения более систематического изу-

чения декламации может потребоваться выработка определённого типа нотации 16. 

Освоение новых подходов и запуск процесса стандартизации показывают, что под давле-

нием современности декламация постепенно превращается из спонтанной, непубличной 

практики в исполнение, предназначенное для презентации на публике. Хотя усилия рефор-

маторов помогают выделиться на фоне предшественников, они же стирают различия между 

декламацией и другими видами вокальных практик. Как отмечают многие практикующие, 

наблюдается растущая тенденция размывания границы между собственно декламацией и пе-

нием [Цинь Дэсян, 2004. С. 71, 75]. Добиться баланса между видоизменением и сохранением 

аутентичности – сложная задача для реформаторов. Однако эта проблема может быть в рав-

ной мере поставлена перед всеми приверженцами поэтической классики, которые, в надежде 

охватить более широкую аудиторию, пытаются внести новые элементы в свои творческие 

начинания. 

Заключение 

Описание истории и практики декламации «южной школы» свидетельствует, что актив-

ное поощрение выразительного чтения вслух поэтических текстов – это феномен XX в. Ис-

кусство декламации не преподавалось в Китае до революции 1911 г., но все, кто занимался 

изучением поэзии, были так или иначе вовлечены в исполнительскую практику. Эта практи-

ка была столь тесно связана с литературной деятельностью, что воспринималась как не нуж-

дающаяся в особых усилиях по сохранению. Однако, когда поэзия в классических формах 

стала восприниматься как несовременная, традиция декламации начала угасать, будучи свя-

занной в сознании большинства исключительно с устаревшими культурными явлениями. 

Энергичные усилия некоторых современных практикующих, направленные на сохранение 

декламации традиционного типа, доказывают, что этот феномен находится на грани исчезно-

вения. В отличие от других форм вокального искусства, которые обладают большей фор-

мальной автономией, судьба декламации традиционного типа во многом зависит от судьбы 

поэтической классики. Пока последняя остается искусством для меньшинства, перспективы 

                                                            
16 Эти идеи разделяют и другие современные исполнители вне системы «южной школы». Наиболее заметный 

представитель «реформаторского» крыла – это Чэнь Шаосун, который не только включает нотированные тексты  

в свою книгу, но и делает шаг вперёд, рассматривая декламацию как исполнительское искусство, не чуждое визу-

альных эффектов. В одном из разделов его книги представлены подробные инструкции о том, как правильно ин-

тегрировать жесты, выражение лица и движения тела в декламацию. Всё это направлено на привлечение внима-

ния аудитории и драматизацию содержания [Чэнь Шаосун, 1999. С. 293–304]. 



 

 

 

 

 

 

 

традиционной декламации выглядят неопределенными. Даже такой активный практик, как 

Люй Цзюнькай, считает весьма трудной задачу привлечения молодого поколения. Сегодня 

для широкой публики эстетическая привлекательность декламации выглядит сомнительной 

отчасти потому, что современные читатели недостаточно свободно ориентируются в поэти-

ческой классике, а отчасти потому, что их аудиальные предпочтения находятся под влиянием 

иного звукового ландшафта. 

Несмотря на это, благодаря «переоткрытию» (или, точнее, «изобретению») традиции дек-

ламации поэтам Фэньчуньгуаня удалось добиться восприятия ее как социально допустимой 

практики. Настаивая на использовании кантонского, который в лингвистическом отношении 

определяет их способ представления текста, и на разнице между пением и декламацией, они 

отделяют себя от других исполнителей. Подчеркивая важность импровизации, фэньчуньгу-

аньцы возвращают в современный звуковой ландшафт вокальное искусство, которое можно 

свободно практиковать без инструментального сопровождения. Их попытка использовать 

декламацию (устное представление) для продвижения поэзии в классических формах (пись-

менных текстов) напоминает нам, что поэзия – это не просто безмолвная форма искусства; 

она содержит богатые возможности для устного бытования. 

Список литературы 

Denton K. A., Hockx M. Introduction // Literary Societies of Republican China / eds. K. A. Denton, 

M. Hockx. Lanham: Lexington Books, 2008. P. 1–15. 

Faure D. Becoming Cantonese, the Ming Dynasty Transition // Unity and Diversity: Local Cultures 

and Identities in China / eds. Tao Tao Liu, D. Faure. Hong Kong: Hong Kong University Press, 

1996. P. 37–51.  

Hobsbawm E. Introduction: Inventing Traditions // The Invention of Tradition / eds. E. Hobsbawm, 

T. Ranger. Cambridge: Cambridge University Press, 1992. P. 1–15. (на англ. яз.) 

Lam Lap. The Revival of Classical-Style Poetry Writing: A Field Study of Poetry Society in 

Guangzhou // Chinese Literature: Essays, Articles and Reviews (CLEAR), 2007, vol. 29. 

P. 105–128.  

Lam Lap. Cultural Identity and Vocal Expression: The Southern School Tradition of Poetry Chant-

ing in Contemporary Guangzhou // Chinese Literature: Essays, Articles and Reviews (CLEAR), 

2010, vol. 32. P. 23–52.  

Liu J. Y. The Art of Chinese Poetry. London: Routledge & Kegan Paul, 1962. 171 p. 

Mair V. H. What Is a Chinese “Dialect/Topolect”? Reflections on Some Key Sino-English Linguis-

tic Terms // Sino-Platonic Papers, 1991, vol. 29. P. 1–31.  

Miles S. B. The Sea of Learning: Mobility and Identity in Nineteenth-Century Guangzhou. Cam-

bridge, Mass.: Harvard University Asia Center, 2006. 450 p.  

Schmidt J. D. The Field of Modern Lyric Classicism // Frontiers of Literary Studies in China, 2015, 

vol. 9 (4). P. 515–524.  

Sun Zhimei. From Poetic Revolution to the Southern Society: The Birth of Classicist Poetry in 

Modern China // Frontiers of Literary Studies in China, 2018, vol. 12 (2). P. 299–323.  

Wu Shengqing. Contested Fengya: Classical-Style Poetry Clubs in Early Republican China // Lit-

erary Societies of Republican China / ed. K. A. Denton, M. Hockx. Lanham: Lexington Books, 

2008. P. 15–46.  

Yang Zhiyi. Classical Poetry in Modern Politics: Liu Yazi’s PR Campaign for Mao Zedong // 

Asian and African Studies, 2013, vol. 22 (2). P. 208–226.  

Yang Zhiyi. The Modernity of the Ancient-Style Verse // Frontiers of Literary Studies in China, 

2015, vol. 9 (4). P. 551–580.  

Yang Zhiyi. Ma Dayong. Classicism 2.0: The Vitality of Classicist Poetry Online in Contemporary 

China // Frontiers of Literary Studies in China, 2018, vol. 12 (3). P. 526–557.  

Ван Ли. Шицы гэлюй [诗词格律]. Метрика стиха. Пекин: Чжунхуа шуцзюй, 1985. 166 с.  

(на кит. яз.) 

https://ru.wikipedia.org/wiki/Cambridge_University_Press


 

 

 

 

 

 

 

Гуюнь люфэн [古韵流风]. Традиции древней поэзии. Гуанчжоу: Гуанчжоу ши вэньлянь, 2005. 

DVD-ROM. (на кит. яз.) 

Е Цзяин. Тань гудянь шигэ чжун синфа ганьдун чжи тэчжи юй иньсун чжи чуаньтун [谈古典

诗歌中兴发感动之特质与吟诵之传统]. О характерных чертах эмоционального воздейст-

вия и традиции декламации классической поэзии // Чжунвай вэньсюэ. 1993. № 21 (11).  

С. 17–35. (на кит. яз.) 

Лю Синхуэй. Цзиньдай шичжун шэ таньцзэ [近代诗钟社探赜]. Проникая в тайны современ-

ных обществ шичжун // Чжунго юньвэнь сюэбао. 2007. № 21.1. С. 22–26. (на кит. яз.) 

Лю Сыхань. Хайсяо цы цзяньчжу [海绡词笺注]. Комментарии к сборнику Хайсяо цы. Шан-

хай: Шанхай гуцзи, 2001. 535 с. (на кит. яз.) 

Люй Цзюнькай. Шицы иньчан юй наньпай чанцян [诗词吟唱与南派唱腔]. Поэтическая дек-

ламация и манера южной школы // Линнань вэньши. 2002. № 1. С. 43–44. (на кит. яз.) 

Фан Баочжан. Циндай чжи миньго шици Минь Тай шичжун [清代至民国时期闽台诗钟]. 

Практика шичжун в Фуцзяни и на Тайване в эпоху Цин и в период Китайской республи-

ки // Фуцзянь шифань дасюэ сюэбао. 2002. № 1. C. 90–95. (на кит. яз.) 

Фэньчуньгуань цы [分春馆词]. Цы из Фэньчуньгуаня / ред. Чжу Юнчжай. Гуанчжоу: Гуан-

чжоу шишэ, 2001. 102 c. (на кит. яз.) 

Хуан Найцзян. Тайвань шичжун яньцзю [台湾诗钟研究]. Исследования практики шичжун 

на Тайване. Шанхай: Фудань дасюэ чубаньшэ, 2009. 302 с. (на кит. яз.) 

Хэ Цзитан. Гуанчжоу шичжуншэ шилин [广州诗钟社拾零]. Краткие заметки об обществах 

шичжун в Гуанчжоу // Гуанчжоу вэньши цзыляо, 1980. № 19. C. 146–155. (на кит. яз.) 

Цинь Дэсян. 20 шицзи иньсун иньюэ дэ шаньбянь [20 世纪吟诵音乐的嬗变]. Эволюция дек-

ламационных мелодий в XX веке // Тяньцзинь иньюэ сюэюань сюэбао. 2004. № 3. С. 69–

76. (на кит. яз.) 

Цюань Сун цы (ЦСЦ) [全宋词]. Полное собрание сунских цы / ред. Тан Гуйчжан. Пекин: 

Чжунхуа шуцзюй, 1995. 5141 c. (на кит. яз.) 

Чжу Цзыцин. Лунь ланду [论朗读]. О чтении // Чжу Цзыцин цюаньцзи [朱自清全集]. Пол-

ное собрание сочинений Чжу Цзыцина / ред. Чжу Цзыцин, Чжу Цяосэнь. Нанкин: Цзян-

су цзяоюй, 1988. Т. 2. С. 53–62. (на кит. яз.) 

Чжу Юнчжай. Фэньчуньгуань цыхуа [分春馆词话]. Замечания о цы из Фэньчуньгуаня. Гу-

анчжоу: Гуанчжоу жэньминь чубаньшэ, 1989. 203 c. (на кит. яз.) 

Чэн Мэйбао. Диюй вэньхуа юй гоцзя жэньтун: вань Цин илай Гуандун вэньхуа гуань дэ син-

чэн [地域文化与国家认同: 晚清以来「广东文化」观的形成]. Локальная культура и го-

сударственное признание: формирование представления о «гуандунской культуре»  

с эпохи поздней Цин. Пекин: Саньлянь шудянь, 2006. 365 c. (на кит. яз.) 

Чэнь Ли. Чэнь Дуншу сяньшэн шицы [陈东塾先生诗词]. Стихи господина Чэнь Дуншу. Гон-

конг: Чунвэнь шудянь, 1972. 174 c. (на кит. яз.) 

Чэнь Цзяньин. Чжу Юнчжай цзяцзу [朱庸斋家族]. Семья Чжу Юнчжая // Наньфан души бао. 

31 августа, 2007. № 35 (150). C. 2–7. (на кит. яз.) 

Чэнь Шаосун. Гу ши цы вэнь иньсун [古诗词文吟诵]. Декламация древних поэтических  

и прозаических текстов. Пекин: Шэхуэй кэсюэ вэньсянь, 1999. 363 с. (на кит. яз.) 

Ян Чжицин, Мэй Сюэшэн. Цзай лунь шицы чуанцзо буи цюйсяо жушэнцзы [再论诗词创作

不宜取消入声字]. Еще раз о недопустимости исключения входящего тона из поэтиче-

ского творчества // Шицы бань. 2007. № 5. С. 126–128. (на кит. яз.) 

References 

Chen Jianying. Zhu Yongzhai jiazu [朱庸斋家族]. The Family Clan of Zhu Yongzhai. Nanfang 

dushi bao, August 31, 2007, no. 35 (150), p. 2–7. (in Chin.) 



 

 

 

 

 

 

 

Chen Li. Chen Dongshu xiansheng shici [陈东塾先生诗词]. The Poetry of Chen Dongshu. Hong 

Kong, 1972, 174 p. (in Chin.). 

Chen Shaosong. Gu shiciwen yinsong [古诗词文吟诵]. Declamation of Ancient Poetic Texts. Bei-

jing, 1999, 363 p. (in Chin.) 

Cheng Meibao. Diyu wenhua yu guojia rentong: wan Qing yilai Guangdong wenhua guan de 

xingcheng [地域文化与国家认同: 晚清以来「广东文化」观的形成]. Local Culture and 

State Recognition: Forming of the “Guangdong Culture” Concept from Late Qing Era. Beijing, 

Sānlián shūdiàn, 2006, 365 p. (in Chin.) 

Fang Baozhang. Qingdai zhi minguo shiqi Min Tai shizhong [清代至民国时期闽台诗钟]. The 

Poetry Bell (Shizhong) of Fujian and Taiwan from the Qing Dynasty to the Republic of China. 

Fujian shifan daxue xuebao, 2002, no. 1, p. 90–95. (in Chin.) 

Faure D. Becoming Cantonese, the Ming Dynasty Transition. In: Unity and Diversity: Local Cul-

tures and Identities in China. Tao Tao Liu, Faure D. (eds.). Hong Kong, 1996, p. 37–51.  

Fenchunguan ci [分春馆词]. The Ci Lyric of Fenchunguan. Zhu Yongzhai (ed.). Guangzhou, 2001, 

102 p. (in Chin.) 

Guyun liufeng [古韵流风]. The Spirit of Ancient Poetry. Guangzhou, 2005. DVD-ROM. (in Chin.) 

He Jitang. Guangzhou shizhong she shiling [广州诗钟社拾零]. Brief Notes about the Shizhong 

Societies in Guangzhou. Guangzhou wenshi ziliao, 1980, no. 19, p. 146–155. (in Chin.) 

Hobsbawm E. Introduction: Inventing Traditions // The Invention of Tradition. Eds. E. Hobsbawm, 

T. Ranger. Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 1–15.  

Huang Naijiang. Taiwan shizhong yanjiu [台湾诗钟研究]. Study of Taiwan Poetry Bell (Shizhong) 

Practice. Shanghai, 2009, 302 p. (in Chin.) 

Lam Lap. The Revival of Classical-Style Poetry Writing: A Field Study of Poetry Society in 

Guangzhou. Chinese Literature: Essays, Articles and Reviews (CLEAR), 2007, vol. 29, p. 105–

128.  

Lam Lap. Cultural Identity and Vocal Expression: The Southern School Tradition of Poetry Chant-

ing in Contemporary Guangzhou. Chinese Literature: Essays, Articles and Reviews (CLEAR), 

2010, vol. 32, p. 23–52.  

Denton K. A., Hockx M. Introduction. In: Literary Societies of Republican China. K. A. Denton, 

M. Hockx (eds.). Lanham, 2008, p. 1–15.  

Liu J. Y. The Art of Chinese Poetry. London, 1962, 171 p.  

Liu Sihan. Haixiao ci jianzhu [海绡词笺注]. Commentary to the Sea Gauze Collection. Shanghai, 

2001, 535 p. (in Chin.) 

Liu Xinghui. Jindai shizhong she tanze [近代诗钟社探赜]. Penetrating the Secrets of Modern Po-

etry Bell (Shizhong) Societies. Zhongguo yunwen xuebao, 2007, no. 21.1, p. 22–26. (in Chin.) 

Lü Junkai. Shici yinchang yu nanpai changqiang [诗词吟唱与南派唱腔]. Poetic Declamation and 

the Chanting Manner of the Southern School. Lingnan wenshi, 2002, no. 1, p. 43–44. (in Chin.) 

Mair V. H. What Is a Chinese “Dialect/Topolect”? Reflections on Some Key Sino-English Linguis-

tic Terms. Sino-Platonic Papers, 1991, no. 29, p. 1–31.  

Miles S. B. The Sea of Learning: Mobility and Identity in Nineteenth-Century Guangzhou. Cam-

bridge, 2006, 450 p.  

Qin Dexiang. 20 shiji yinsong yinyue de shanbian [20 世纪吟诵音乐的嬗变]. Evolution of Recital 

Music in the 20th Century. Tianjin yinyue xueyuan xuebao, 2004, no. 3, p. 69–76. (in Chin.) 

Quan Song ci [全宋词]. Complete Song Ci Lyric. Tang Guizhang (ed.). Beijing, 1995, 5141 p.  

(in Chin.) 

Wu Shengqing. Contested Fengya: Classical-Style Poetry Clubs in Early Republican China. In: 

Literary Societies of Republican China. K. A. Denton, M. Hockx (eds.). Lanham, 2008, p. 15–

46.  

Schmidt J. D. The Field of Modern Lyric Classicism. Frontiers of Literary Studies in China, 2015, 

vol. 9 (4), p. 515–524.  

https://ru.wikipedia.org/wiki/Cambridge_University_Press


 

 

 

 

 

 

 

Sun Zhimei. From Poetic Revolution to the Southern Society: The Birth of Classicist Poetry in 

Modern China. Frontiers of Literary Studies in China, 2018, vol. 12 (2), p. 299–323.  

Wáng Lì. Shici gelü [诗词格律]. Poetry Metrics. Beijing, 1985, 166 p. (in Chin.) 

Yang Zhiqing, Mei Xuesheng. Zai lun shici chuangzuo buyi quxiao rushengzi [再论诗词创作不

宜取消入声字]. Additional Remarks about the Inadmissibility of Exclusion of the Entering 

Tone from Poetry. Shici ban, 2007, no. 5, p. 126–128. (in Chin.) 

Yang Zhiyi. Classical Poetry in Modern Politics: Liu Yazi’s PR Campaign for Mao Zedong. Asian 

and African Studies, 2013, vol. 22 (2), p. 208–226.  

Yang Zhiyi. The Modernity of the Ancient-Style Verse. Frontiers of Literary Studies in China, 

2015, vol. 9 (4), p. 551–580.  

Yang Zhiyi. Ma Dayong. Classicism 2.0: The Vitality of Classicist Poetry Online in Contemporary 

China. Frontiers of Literary Studies in China, 2018, vol. 12 (3), p. 526–557.  

Ye Jiaying. Tan gudian shige zhong xingfa gandong zhi tezhi yu yinsong zhi chuantong [谈古典诗

歌中兴发感动之特质与吟诵之传统]. On the Characteristic Features of the Emotional Impact 

and the Recitation Tradition of Classical Poetry. Zhongwai wenxue, 1993, no. 21 (11), p. 17–35. 

(in Chin.) 

Zhu Yongzhai. Fenchunguan cihua [分春馆词话]. On Ci Poetry from Fenchunguan. Guangzhou, 

1989, 203 p. (in Chin.) 

Zhu Ziqing. Lun langdu [论朗读]. On Reading Aloud. In: Zhu Ziqing quan ji [朱自清全集]. Zhu 

Ziqing’s Collected Works. Zhu Ziqing, Zhu Qiaosen (eds.). Nanjing, 1988, vol. 2, p. 53–62.  

(in Chin.) 

 
Материал поступил в редколлегию 

Received 

25.11.2020 

 

Сведения об авторе 

 

Дрейзис Юлия Александровна, кандидат филологических наук, доцент кафедры китайской 

филологии Института стран Азии и Африки Московского государственного университе-

та им. М. В. Ломоносова (Москва, Россия); научный сотрудник сектора теоретического 

языкознания Института языкознания РАН (Москва, Россия) 

yulia.dreyzis@gmail.com 

yulia.dreyzis@iling-ran.ru 

 

Information about the Author 

 

Yulia A. Dreyzis, Candidate of Science (Philology), Associate Professor of the Chinese Philology 

Department at the Institute of Asian and African Studies, Moscow State University (Moscow, 

Russian Federation); Research Fellow of the Sector of Theoretical Linguistics at the Institute of 

Linguistics, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russian Federation) 

yulia.dreyzis@gmail.com 

yulia.dreyzis@iling-ran.ru 

 


